
ב"ה

ה ה' מַחְסִי / תהילים פרק צ״א י אַתָּ כִּ
שאול יונתן וינגורט

מי שיושב בצל ה' מקבל את המחסה שלו, והעומדים סביבו מברכים אותו 

זו היא תפילת היחיד, אך  ומתארים את השמירה שה' מעניק לו. תפילה 

היא נאמר גם על הרבים בשירת האזינו, וכאשר איננו בוטחים בה' באים 

אלינו כל הצרות.

י יִתְלוֹנָן. ־דַּ צֵל שַׁ סֵתֶר עֶלְיוֹן, בְּ ב בְּ )א(יֹשֵׁ

אֱ־להַֹי  וּמְצוּדָתִי,  מַחְסִי  לַה'  )ב(אֹמַר 

אֶבְטַח בּוֹ.

בֶר הַוּוֹת. ח יָקוּשׁ, מִדֶּ ילְךָ מִפַּ י הוּא יַצִּ )ג(כִּ

חְסֶה,  נָפָיו תֶּ אֶבְרָתוֹ יָסֶךְ לָךְ, וְתַחַת כְּ )ד(בְּ

ה וְסֹחֵרָה אֲמִתּוֹ. צִנָּ

יָעוּף  מֵחֵץ  לָיְלָה,  חַד  מִפַּ תִירָא  )ה(לאֹ 

יוֹמָם.

יָשׁוּד  טֶב  מִקֶּ יַהֲלךְֹ,  אֹפֶל  בָּ בֶר  )ו(מִדֶּ

צָהֳרָיִם.

ךָ אֶלֶף, וּרְבָבָה מִימִינֶךָ, אֵלֶיךָ  דְּ ל מִצִּ )ז(יִפֹּ

שׁ. לאֹ יִגָּ

עִים  רְשָׁ מַת  לֻּ וְשִׁ יט,  תַבִּ עֵינֶיךָ  בְּ )ח(רַק 

רְאֶה. תִּ

מְתָּ מְעוֹנֶךָ. ה ה' מַחְסִי, עֶלְיוֹן שַׂ י אַתָּ )ט(כִּ

יִקְרַב  לאֹ  וְנֶגַע  רָעָה,  אֵלֶיךָ  ה  תְאֻנֶּ )י(לאֹ 

אָהֳלֶךָ. בְּ

כָל  בְּ מָרְךָ  לִשְׁ ךְ,  לָּ ה  יְצַוֶּ מַלְאָכָיו  י  )יא(כִּ

רָכֶיךָ. דְּ

אֶבֶן רַגְלֶךָ. ף בָּ גֹּ ן תִּ אוּנְךָ, פֶּ יִם יִשָּׂ פַּ )יב(עַל כַּ

פִיר  כְּ רְמֹס  תִּ דְרֹךְ,  תִּ וָפֶתֶן  חַל  שַׁ )יג(עַל 

ין. וְתַנִּ

י  כִּ בֵהוּ  גְּ אֲשַׂ טֵהוּ,  וַאֲפַלְּ ק  חָשַׁ בִי  י  )יד(כִּ

מִי. יָדַע שְׁ

בְצָרָה,  אָנֹכִי  עִמּוֹ  וְאֶעֱנֵהוּ,  )טו(יִקְרָאֵנִי 

דֵהוּ. צֵהוּ וַאֲכַבְּ אֲחַלְּ

וְאַרְאֵהוּ  יעֵהוּ,  בִּ אַשְׂ יָמִים  )טז(אֹרֶךְ 

ישׁוּעָתִי. בִּ

ב המזמור  יֹשֵׁ שהוא  אדם  אודות  על  מדבר 

סֵתֶר עֶלְיוׂן )=ה'(, ומתמיד לחסות  בְּ
י יִתְלוׂנָן )=ישכון(. ־דַּ צֵל שַׁ תחת כנפי השכינה, בְּ

ברור, שאת שלשת הפסוקים האחרונים אומר ה' על אותו 

בֵהוּ )=אשים  גְּ טֵהוּ )=אציל אותו(, אֲשַׂ ק וַאֲפַלְּ י בִי חָשַׁ אדם: כִּ

מִי. יִקְרָאֵנִי וְאֶעֱנֵהוּ עִמּוׂ אָנֹכִי  י יָדַע שְׁ אותו במקום גבוה( כִּ

)ל' שבע  יעֵהוּ  בִּ אַשְׂ יָמִים  אֹרֶךְ  דֵהוּ.  וַאֲכַבְּ צֵהוּ  אֲחַלְּ בְצָרָה 
סֵתֶר  בְּ ב  על היֹשֵׁ כאן  ה' מדבר  ישׁוּעָתִי.  בִּ וְאַרְאֵהוּ  ימים( 

עֶלְיוׂן שחשק בו, ועל אף שהוא איננו מדבר איתו באופן 
ישיר, הוא בוודאי מדבר אודותיו.

ואולם, יש פסוקים במזמור זה, בהם לשון נסתר מתייחסת 

דווקא אל הקב"ה, ואנו מדברים עם האדם שהוא הנוכח, 

ח יָקוּשׁ )=מלכודת עם  ילְךָ מִפַּ י הוּא — הנסתר, ה' — יַצִּ כִּ
אֶבְרָתוׂ יָסֶךְ  בֶר הַוּוׂת )=מגיפה שגורמת לאסון(. בְּ מוקשים( מִדֶּ

ה וְסֹחֵרָה אֲמִתּוׂ )=הבטחת ה'(. חְסֶה, צִנָּ נָפָיו תֶּ לָךְ, וְתַחַת כְּ

אם כן, יש כאן דובר — מברך, שהוא אומר את הדברים 

לאותו יושב בסתר. הדובר איננו הקב"ה וגם לא המתברך, 

וברכתו היא בלשון נוכח: ה' ישמור עליך.

עולה, שיש כאן פסוקים המתייחסים לה', פסוקים המתייחסים 

הפסוק  למברך:  המתייחסים  ופסוקים  בצילו,  שיושב  למי 

סֵתֶר  בְּ ב  ישֵֹׁ האדם:  את  שמתארת  ככותרת  נראה  הראשון 

כנראה  נאמר  שלאחריו  הפסוק  יִתְלוׂנָן,  י  ־דַּ שַׁ צֵל  בְּ עֶלְיוׂן, 
אל  מתייחס  עליון  בסתר  יושב  אותו  המתברך.  של  מפיו 

הקב"ה כאל מחסהו ומצודתו, ומפיו יוצאות המילים: מַחְסִי 



2 יִּכ� ה הָּתַא  ְסחַמ ' צ״א קרפ םיליהת ‹  יִ

וּמְצוּדָתִי, אֱ־להַֹי אֶבְטַח בּוׂ. ניתן לקרוא זאת כאמירה אודות 
ה', שהוא מחסי ומצודתי ובו אבטח, אך זו יכולה להיות גם פניה 

ישירה אל ה': אתה ה' מַחְסִי וּמְצוּדָתִי. מכל מקום, בפסוקים 

אומר משהו  בה'  נראה שהבוטח  לא  מכן,  לאחר  מיד  הבאים 

נוסף, ויש כאן רק את עצם ההכרה בה', שהוא מחסו ומצודתו.

סֵתֶר עֶלְיוׂן, ואת  ב בְּ אם כן, פסוקי הפתיחה מתייחסים אל היֹשֵׁ

שלשת פסוקי החתימה אומר הקב"ה לאותו אדם. עיקרו של 

י  הפרק נאמר מפיו של המברך אל אותו אדם הבוטח בה': כִּ

חַד לָיְלָה וגו' רַק  ח יָקוּשׁ וגו' לאֹ תִירָא מִפַּ ילְךָ מִפַּ הוּא יַצִּ
רְאֶה. עִים תִּ מַת רְשָׁ לֻּ יט, וְשִׁ עֵינֶיךָ תַבִּ בְּ

י  כִּ הברכות:  ברצף  חריג  פסוק  מצוי  הפרק  במרכז  ואולם, 

בפתיחת  כמו  ממש  מְעוׂנֶךָ.  מְתָּ  שַׂ עֶלְיוׂן  מַחְסִי,  ה'  ה  אַתָּ
הפרק, מתייחס כאן המתברך אל הקב"ה כמַחְסִי, וכינויו של 

ה' הוא עֶלְיוׂן. מעתה, נראה כאילו יש כאן שתי פניות של 

המתברך אל ה', בפתיחת הפרק: אֹמַר לַה' מַחְסִי וּמְצוּדָתִי, 

ה ה' מַחְסִי. י אַתָּ ובאמצעו: כִּ

יש להעיר, שבשני המקומות ניתן לקרוא את ארבעת המילים 

צריך  ואז  הקב"ה,  אל  בסתר  יושב  אותו  ישירה של  כפניה 

להניח שיש בפרק שלנו שלשה דוברים: אותו יושב בסתר, 

המברכו, והקב"ה. ואולם, ניתן גם לראות בארבעת המילים 

י  כִּ בסתר:  היושב  את  לתאר  המברך  בחר  בו  תיאור,  הללו 

ה — היושב בסתר — מה אתה אומר כל הזמן? ה' מַחְסִי!  אַתָּ
ה  תְאֻנֶּ לאֹ  מְעוׂנֶךָ, ולפיכך:  מְתָּ  שַׂ עֶלְיוׂן  ועליך ניתן לומר: 

מילות  גם את  אָהֳלֶךָ. מעתה,  בְּ יִקְרַב  לאֹ  וְנֶגַע  רָעָה  אֵלֶיךָ 
הפתיחה ניתן לקרוא כתיאור של היושב בסתר, שהוא אומר 

לַה' כל הזמן: מַחְסִי וּמְצוּדָתִי.

כיצד, אם כן, נתבונן על מכלול הפרק?

ה ה'  י אַתָּ פתיחת המזמור: אֹמַר לַה' מַחְסִי וּמְצוּדָתִי, ומרכזו: כִּ

מַחְסִי, מחלקים את המזמור כולו לשתי מחציות זהות באורכם: 
)א־ח. 56 מילים( מתארים את הברכות לאותו  שמונה פסוקים 

יושב בסתר עליון, ושמונה פסוקים )ט־טז. 56 מילים( מתארים 

את אופן השמירה על אותו יושב בסתר. בכל חלק ישנם שני 

פסוקי פתיחה, ומתקיימת תקבולת ישרה בין שני חלקי הפרק.

־ שַׁ צֵל  בְּ עֶלְיוׂן,  סֵתֶר  בְּ ב  יֹשֵׁ היא:  הראשונה  הפתיחה 

בּוׂ.  אֶבְטַח  אֱ־להַֹי  וּמְצוּדָתִי  מַחְסִי  לַה'  אֹמַר  יִתְלוׂנָן.  י  דַּ
י  ולאחריה באות הברכות הרבות, הנושאות את הכותרת "כִּ

ח  ילְךָ מִפַּ הוּא", ומתפרטות ביחס לסכנות נסתרות רבות: יַצִּ
חְסֶה,  נָפָיו תֶּ אֶבְרָתוׂ יָסֶךְ לָךְ, וְתַחַת כְּ בֶר הַוּוׂת. בְּ יָקוּשׁ, מִדֶּ
ה וְסֹחֵרָה אֲמִתּוׂ. כאשר האדם מוגן הרי שהוא איננו ירא  צִנָּ
אֹפֶל  בָּ בֶר  מִדֶּ או  יוׂמָם,  יָעוּף  מֵחֵץ  לא  ואף  לָיְלָה,  חַד  מִפַּ
טֶב יָשׁוּד צָהֳרָיִם. אויביו ניגפים לפניו, והוא  יַהֲלךְֹ, ואף מִקֶּ
ךָ אֶלֶף וּרְבָבָה מִימִינֶךָ,  דְּ אפילו איננו צריך להילחם: יִפֹּל מִצִּ

רְאֶה. עִים תִּ מַת רְשָׁ לֻּ יט, וְשִׁ עֵינֶיךָ תַבִּ שׁ. רַק בְּ אֵלֶיךָ לאֹ יִגָּ

מְתָּ מְעוׂנֶךָ.  ה ה' מַחְסִי, עֶלְיוׂן שַׂ י אַתָּ הפתיחה השניה היא: כִּ

אָהֳלֶךָ.  ה אֵלֶיךָ רָעָה, וְנֶגַע לאֹ יִקְרַב בְּ והנגזרת מכך: לאֹ תְאֻנֶּ

זהו תיאור  י", בתחילה  "כִּ זה באה פעמיים הכותרת  בחלק 

מָרְךָ  ךְ לִשְׁ ה לָּ האופן בו ה' שומר על החוסים בו: מַלְאָכָיו יְצַוֶּ

עַל  רַגְלֶךָ.  אֶבֶן  בָּ גֹּף  תִּ ן  פֶּ אוּנְךָ,  יִשָּׂ יִם  פַּ כַּ עַל  רָכֶיךָ.  דְּ כָל  בְּ
ין. ולאחר מכן באה הסיבה  פִיר וְתַנִּ רְמֹס כְּ דְרֹךְ, תִּ חַל וָפֶתֶן תִּ שַׁ
טֵהוּ,  וַאֲפַלְּ ק  חָשַׁ בִי  י  כִּ עצמו:  הקב"ה  של  מפיו  לשמירה 

בְצָרָה,  אָנֹכִי  עִמּוׂ  וְאֶעֱנֵהוּ,  יִקְרָאֵנִי  מִי.  שְׁ יָדַע  י  כִּ בֵהוּ  גְּ אֲשַׂ
ישׁוּעָתִי. יעֵהוּ וְאַרְאֵהוּ בִּ בִּ דֵהוּ. אֹרֶךְ יָמִים אַשְׂ צֵהוּ וַאֲכַבְּ אֲחַלְּ

את  המקומות  בשני  מתארת  הפתיחה  בעוד  כי  להעיר,  יש 

החוסה בה' כאילו הוא מוגן במעונו ובאהלו, באים הפסוקים 

בהמשך ומצביעים על כך שה' עצמו הוא המעון, ואף כאשר 

הולכים בדרך הרי הוא מחסה ומצודה לכל הבוטחים בו.

*

מפי מי עולה תיאורו של היושב בסתר עליון?

את  הפותח  שבתהילים,  רביעי  בספר  נמצא  שלנו  המזמור 

ה אִישׁ הָאֱ־להִֹים )צ, א(.  ה לְמֹשֶׁ פִלָּ המזמור הקודם במילים: תְּ

בראש  כתובת  אין  מכן,  לאחר  שבאים  המזמורים  בעשרת 

חז"ל  אומרים  ולפיכך  המתפלל,  מיהו  שמציינת  המזמור 

)מדרש תהילים צ, ג(: "אחד עשר מזמורים אמר משה כנגד אחד 

]וגו'[  האלהים  איש  למשה  תפלה  הן:[  ]ואלו  שבטים,  עשר 

שובו  ותאמר  דכא  עד  אנוש  תשב  ]וגו'[  יולדו  הרים  בטרם 

בני אדם, כנגד יחי ראובן ואל ימות )דברים לג ו(; יושב בסתר 

עליון ]בצל שדי יתלונן[ )תהלים צא, א(, כנגד שבטו של לוי, 

שהיה מתלונן בצילו בעזרות ... אמר רבי יהושע בן לוי: עד 

כאן שמעתי, מכאן ואילך את חושב לעצמך".

על  נאמר  שלנו  שהמזמור  עולה,  תהילים  במדרש  כן,  אם 

ידי משה לשבט לוי הלן בעזרות, ובמקום אחר נראה, שהוא 

ש־די,  בצל  לחסות  שמגיע  מי  לכל  כללי  באופן  גם  נאמר 

ולשכון באהלו. וכך דרשו )סדר עולם פ"ו( על הפסוק שנאמר 



יִּכ › צ״א קרפ םיליהת ה הָּתַא  ְסחַמ ' �3 יִ

ה  וְהִנֵּ לָאכָה,  הַמְּ ל  כָּ אֶת  ה  מֹשֶׁ רְא  וַיַּ המשכן:  מלאכת  בסוף 

ה )שמות לט,  ן עָשׂוּ, וַיְבָרֶךְ אֹתָם מֹשֶׁ ה ה' כֵּ ר צִוָּ אֲשֶׁ עָשׂוּ אֹתָהּ כַּ

מג(: מה ברכה ברכם? אמר להם: יהי רצון שתשרה שכינה 

עָלֵינוּ  אֱ־להֵֹינוּ  אֲ־דֹנָי  נֹעַם  וִיהִי  במעשה ידיכם, והם אמרו: 

וגו' )תהלים צ, יז(. ואכן, בדרך כלל, אנו אומרים את מזמור 

צא, לאחר הקדמת הפסוק האחרון של המזמור הקודם.

משה  אמר  המזמורים  שאת  המדרש,  כפשט  נפרש  אם  בין 

רבינו, ובין אם נפרש כדברי רב סעדיה גאון, שזו תפילה של 

בני משה שעמדו על הדוכן )רד"ק(, נראה כי עריכת המזמור 

שלנו כנגד דבריו של משה רבינו לפני מותו, מובילה להבנה 

שפרשת האזינו 'מתכתבת' עם המזמור שלנו.

בפרשת האזינו מתאר משה רבינו את דרכי ה', והוא פונה לעם 

נוׂת דֹּר  ינוּ שְׁ ישראל להתבונן בהיסטוריה: זְכֹר יְמוׂת עוׂלָם, בִּ

הַנְחֵל עֶלְיוׂן גּוׂיִם,  דְךָ, זְקֵנֶיךָ וְיֹאמְרוּ לָךְ. בְּ אַל אָבִיךָ וְיַגֵּ וָדֹר, שְׁ

רָאֵל )דברים  נֵי יִשְׂ ר בְּ ים, לְמִסְפַּ בֻלתֹ עַמִּ ב גְּ נֵי אָדָם, יַצֵּ הַפְרִידוׂ בְּ בְּ

לב, ז־ח(. לשון עֶלְיוׂן ככינוי לקב"ה היא חריגה, ומזכירה לנו 

מְתָּ מְעוׂנֶךָ.  סֵתֶר עֶלְיוׂן, וכן: עֶלְיוׂן שַׂ ב בְּ את הנאמר אצלנו: יֹשֵׁ

ביטוי זה מחזיר אותנו פעם נוספת למזמור הקודם, בו נאמר: 

דֹר וָדֹר, ואף כאן נדרש הביטוי על  נוּ בְּ ה הָיִיתָ לָּ אֲ־דֹנָי מָעוׂן אַתָּ

משה רבינו לפני מותו, שאמר: מְעֹנָה אֱ־להֵֹי קֶדֶם )דברים לג, כז(, 

שהקב"ה מעונו של עולם, ואין העולם מעונו )מדרש תנאים(.

על  הנפלאה  השמירה  בתיאור  רבינו  משה  ממשיך  מכאן 

מֹן,  ר וּבְתֹהוּ יְלֵל יְשִׁ אֶרֶץ מִדְבָּ עם ישראל במדבר: יִמְצָאֵהוּ בְּ

עַל  קִנּוׂ  יָעִיר  ר  נֶשֶׁ כְּ עֵינוׂ.  אִישׁוׂן  כְּ רֶנְהוּ  יִצְּ יְבוׂנְנֵהוּ  יְסֹבְבֶנְהוּ 

י־ )לב,  אֶבְרָתוׂ  עַל  אֵהוּ  יִשָּׂ חֵהוּ  יִקָּ נָפָיו  כְּ יִפְרֹשׂ  יְרַחֵף,  גּוׂזָלָיו 

יא(, והרי זה ממש עולה בקנה אחד עם תיאור השמירה על 

בֶר הַוּוׂת.  ח יָקוּשׁ, מִדֶּ ילְךָ מִפַּ י הוּא יַצִּ היושב בסתר עליון: כִּ

ה וְסֹחֵרָה אֲמִתּוׂ. חְסֶה, צִנָּ נָפָיו תֶּ אֶבְרָתוׂ יָסֶךְ לָךְ וְתַחַת כְּ בְּ

ישראל,  עם  של  החטאים  האזינו  בפרשת  מתוארים  כאן 

ם. מְזֵי רָעָב  ה בָּ י אֲכַלֶּ ה עָלֵימוׂ רָעוׂת חִצַּ וקנאתו של ה': אַסְפֶּ

חֲמַת  עִם  ם,  בָּ ח  לַּ אֲשַׁ הֵמֹת  בְּ ן  וְשֶׁ מְרִירִי,  וְקֶטֶב  ף  רֶשֶׁ וּלְחֻמֵי 

ם  גַּ חוּר  בָּ ם  גַּ אֵימָה,  וּמֵחֲדָרִים  חֶרֶב  ל  כֶּ שַׁ תְּ עָפָר. מִחוּץ  זֹחֲלֵי 

)לב, כג־כה(. בלא ספק, התיאור  יבָה  שֵׂ אִישׁ  עִם  יוׂנֵק  תוּלָה  בְּ

שמנגד מופיע במזמור שלנו, במקרה בו נמשיך לבטוח בה': 

אֹפֶל יַהֲלךְֹ,  בֶר בָּ חַד לָיְלָה, מֵחֵץ יָעוּף יוׂמָם. מִדֶּ לאֹ תִירָא מִפַּ
טֶב יָשׁוּד צָהֳרָיִם. מִקֶּ

ילוּ  כִּ עלינו להתבונן ולהשכיל, כקריאת השירה: לוּ חָכְמוּ יַשְׂ

יָנִיסוּ  נַיִם  וּשְׁ אֶלֶף,  אֶחָד  יִרְדֹּף  אֵיכָה  לְאַחֲרִיתָם.  יָבִינוּ  זֹאת, 

הרי  כט־ל(.  )לב,  ירָם  הִסְגִּ וַה'  מְכָרָם  צוּרָם  י  כִּ לאֹ  אִם  רְבָבָה, 

ךָ אֶלֶף  דְּ מִצִּ אם נבטח בה', מובטח לנו במזמור שלנו: יִפֹּל 

מַת  לֻּ יט, וְשִׁ עֵינֶיךָ תַבִּ שׁ. רַק בְּ וּרְבָבָה מִימִינֶךָ, אֵלֶיךָ לאֹ יִגָּ
רְאֶה. עִים תִּ רְשָׁ

אף התיאור שמופיע במחצית השניה של המזמור, בשאלה 

בפרשת  שמופיע  לתיאור  מקביל  אותנו,  מושיע  ה'  כיצד 

המחסה  מול  האויבים,  אלוהי  שמעניק  המחסה  על  האזינו 

לִילִים וגו'.  י לאֹ כְצוּרֵנוּ צוּרָם, וְאֹיְבֵינוּ פְּ שנותן צור ישענו: כִּ

ם לְעֵת  לֵּ תָנִים אַכְזָר וגו'. לִי נָקָם וְשִׁ ינִם יֵינָם, וְרֹאשׁ פְּ נִּ חֲמַת תַּ

י קָרוׂב יוׂם אֵידָם וְחָשׁ עֲתִדֹת לָמוׂ וגו'. וְאָמַר  מוּט רַגְלָם, כִּ תָּ

תּוּ יֵין  ר חֵלֶב זְבָחֵימוׂ יֹאכֵלוּ, יִשְׁ אֵי אֱלהֵֹימוׂ, צוּר חָסָיוּ בוׂ. אֲשֶׁ

אין  לא־לח(.  )לב,  סִתְרָה  עֲלֵיכֶם  יְהִי  וְיַעְזְרֻכֶם,  יָקוּמוּ  נְסִיכָם, 

דומה המחסה והסתר שמעניקים אלוהי הגויים, למחסהו של 

כָל  מָרְךָ בְּ ךְ, לִשְׁ ה לָּ י מַלְאָכָיו יְצַוֶּ מי ששם מעונו בעליון: כִּ

חַל  אֶבֶן רַגְלֶךָ. עַל שַׁ בָּ גֹּף  תִּ ן  פֶּ אוּנְךָ,  יִשָּׂ יִם  פַּ כַּ רָכֶיךָ. עַל  דְּ
ין. פִיר וְתַנִּ רְמֹס כְּ דְרֹךְ, תִּ וָפֶתֶן תִּ

המזמור שלנו מדבר על מצב בו עם ישראל מקשיב לה', כך 

יחיד  לכל  גם  הוא  וכך  לכלל בתקופת המדבר,  בנוגע  היה 

ויחיד, כפי שמתאר המזמור את היושב בסתר עליון. כביכול, 

אותו  והאידילי  הבוטח  למקום  תגובה  היא  האזינו  פרשת 

מתאר משה רבינו במזמור שלנו.

ארבעים שנה במדבר שמר עלינו ה' מן הנחשים ומן הפגעים, 

וכך גם לדורות — התורה ניתנה לאוכלי המן, וגם כל אחד 

זאת  איננו עושים  ושלום  יכול להתלונן בצל ש־די. אם חס 

כראוי, יבואו גם המזמורים הבאים, בהם מתואר גם השבר של 

העם תועי הלבב, אך במזמור זה אנו עדיין נתונים תחת הרושם 

הטוב של העם שיצא ממצרים על כנפי נשרים. וכמובן, אין 

זה רק תיאור של העבר המופלא, אלא שיש כאן קריאה לכל 

אחד מאתנו, לשוב ולבטוח בה', לחסות בה', ואז תתקיים בנו 

ישׁוּעָתִי. יעֵהוּ, וְאַרְאֵהוּ בִּ בִּ ההבטחה: אֹרֶךְ יָמִים אַשְׂ

*

עולה  לקרבן  מ"ב(  )פ"ב  המשנה  מתייחסת  שבועות  במסכת 

ויורד, שמביא מי שנכנס לתוספת העזרה בטומאה, ומבארת 

"אֶחָד  העזרות:  ואת  העיר  את  להרחיב  ניתן  בו  האופן  את 

אֵין מוׂסִיפִין  שֶׁ כְנָס לְתוׂסֶפֶת הָעֲזָרָה,  הַנִּ וְאֶחָד  לָעֲזָרָה  כְנָס  הַנִּ

ים  וְתֻמִּ וְאוּרִים  וְנָבִיא  לֶךְ  בַמֶּ א  אֶלָּ הָעֲזָרוׂת  וְעַל  הָעִיר  עַל 

ין  יר, וּבֵית דִּ י תוׂדוׂת וּבְשִׁ תֵּ בְעִים וְאֶחָד וּבִשְׁ ל שִׁ נְהֶדְרִין שֶׁ וּבְסַּ



4 יִּכ� ה הָּתַא  ְסחַמ ' צ״א קרפ םיליהת ‹  יִ

נִימִית  רָאֵל אַחֲרֵיהֶם. הַפְּ י תוׂדוׂת אַחֲרֵיהֶם, וְכָל יִשְׂ תֵּ כִין וּשְׁ מְהַלְּ

כְנָס  ה בְכָל אֵלּוּ, הַנִּ לּאֹ נַעֲשָׂ רֶפֶת. וְכֹל שֶׁ נֶאֱכֶלֶת וְהַחִיצוׂנָה נִשְׂ

בִין עָלֶיהָ". ם אֵין חַיָּ לְשָׁ

כדי להבהיר מהו ה"שיר" עליו מדובר במשנה, מביאה הגמרא 

ברייתא )טו, ב(: "שיר של תודה, בכנורות ובנבלים ובצלצלים, 

על כל פינה ופינה ועל כל אבן גדולה שבירושלים, ואומר: 

ארוממך ה' כי דליתני וגו'. שיר של פגעים, בכנורות ובנבלים 

ובתופים, ואומר: יושב בסתר עליון בצל שדי יתלונן עד כי 

אתה ה' מחסי, ואומר: מזמור לדוד ה' מה רבו צרי עד לה' 

נוספו  וילנא  בדפוס  כת"י,  והרבה  חננאל  רבינו  נוסחת  )זו  הישועה" 

כאן יש אומרים, שאין זה שיר של פגעים אלא שיר של נגעים(. מעתה, 

תוספת על העיר והעזרות איננה מסתיימת בשיר של תודה, 

ויש לומר גם שיר של פגעים.

הגמרא ממשיכה בסיפור על רבי יהושע בן לוי, שאמר את 

הפסוקים שבשיר של פגעים, ואחר כך הלך לישון. על שאלת 

הגמרא: והרי אסור להתרפאות בדברי תורה! היא מתרצת: 

י(:  קעט,  )יו"ד  בטוש"ע  להלכה  נפסק  גם  כך  שאני.  להגן 

"הבריא, מותר לקרות פסוקים, להגן עליו מהמזיקין". זאת, 

לעומת "הלוחש על המכה או על החולה ורוקק, ואחר כך 

קורא פסוק מן התורה, אין לו חלק לעולם הבא. ואם אינו 

רוקק, איסורא מיהא איכא ]איסור מכל מקום ישנו[" )קעט, ח(.

על השאלה מהו 'שיר של פגעים', נראה כי יש בגמרא שתי 

י יִתְלוׂנָן,  ־דַּ צֵל שַׁ סֵתֶר עֶלְיוׂן בְּ ב בְּ תשובות — מזמור צא: יֹשֵׁ

ים קָמִים עָלָי. ייתכן, שאין  רַבִּ צָרָי  רַבּוּ  או מזמור ג: ה' מָה 

אלו שתי תשובות שונות, אלא שהשיר מורכב משני הפרקים 

של  שיר  הי"א(  פ"י  )עירובין  בירושלמי  הגדירו  וכך  יחדיו. 

פגעים: "אי זהו שיר פגעים? מה רבו צרי וכל המזמור, יושב 

בסתר עליון עד כי אתה ה' מחסי".

י ה' יִסְמְכֵנִי,  נָה, הֱקִיצוׂתִי כִּ י וָאִישָׁ כַבְתִּ במזמור ג נאמר: אֲנִי שָׁ

עֲדִי, ובמזמור צא נאמר:  ה ה' מָגֵן בַּ ונזכר שם בפירוש: וְאַתָּ

אֹפֶל יַהֲלךְֹ,  בֶר בָּ חַד לָיְלָה, מֵחֵץ יָעוּף יוׂמָם. מִדֶּ לאֹ תִירָא מִפַּ
למזמורים  לקרוא  מקום  יש  כן  ועל  צָהֳרָיִם.  יָשׁוּד  טֶב  מִקֶּ

הללו 'שיר של פגעים', שנאמרים לפני השינה.

ג  למזמור  בניגוד  ובירושלמי,  בבבלי  לראות  שניתן  כפי 

עד  רק  אומרים  צא  מזמור  את  סוף,  ועד  מתחילה  שנאמר 

ה ה' מַחְסִי. מדוע? י אַתָּ מחציתו: כִּ

למעלה  "שכתוב  פירשו  מחסי(  ה'  אתה  כי  עד  )ד"ה  תוספות 

שהיו  האויבים  על  שמדבר  תראה,  רשעים  ושלומת  ממנו: 

מצירין להם בשעת הבנין, אבל משם ואילך אינו מדבר על 

כך". ואולם, הריטב"א הקשה: "ואינו מחוור, שהרי במשכן 

ובבית ראשון לא היו אויבים", ולפיכך פירש: "אבל קבלנו, 

כי עד כי אתה ה' מחסי יש ששים תיבות, כנגד מה שנאמר: 

הנה מטתו שלשלמה ששים גבורים סביב לה", ובאבודרהם 

)סדר קריאת שמע לפני המטה( הוסיף: "לפי שיש עד מחסי ששים 

וברור,  כהנים".  בברכת  שיש  אותיות  ששים  כנגד  תיבות, 

שדברי התוספות מתיישבים עם ההקשר של הסוגיה בענין 

התוספת על העיר והעזרות, אך דברי הריטב"א ואבודרהם 

מתאימים לאמירת 'שיר של פגעים' לפני השינה.

מהו היחס בין שני המזמורים הללו? במזמור ג האויבים הם 

י אֵין יְשׁוּעָתָה  ים אֹמְרִים לְנַפְשִׁ ים קָמִים עָלָי. רַבִּ בני אדם: רַבִּ

תוּ עָלָי  ר סָבִיב שָׁ לּוׂ בֵא־להִֹים וגו'. לאֹ אִירָא מֵרִבְבוׂת עָם, אֲשֶׁ

. לעומת  רְתָּ בַּ עִים שִׁ י רְשָׁ ל אֹיְבַי לֶחִי, שׁנֵּ יתָ אֶת כָּ י הִכִּ וגו'. כִּ

זאת, המזיקים שמתוארים במזמור צא אינם נראים אנושיים: 

אֹפֶל יַהֲלךְֹ,  בֶר בָּ חַד לָיְלָה, מֵחֵץ יָעוּף יוׂמָם. מִדֶּ לאֹ תִירָא מִפַּ
טֶב יָשׁוּד צָהֳרָיִם. מִקֶּ

יעֵנִי אֱ־להַֹי!  ועוד, מזמור ג מכיל את הקריאה: קוּמָה ה', הוׂשִׁ

ולאורך המזמור נראה שהוא נאמר בשעת צרה, וכפי שברור 

נוׂ.  בְּ לוׂם  אַבְשָׁ נֵי  מִפְּ בָרְחוׂ  בְּ לְדָוִד,  מִזְמוׂר  הכותרת:  מן  גם 

סֵתֶר עֶלְיוׂן,  בְּ ב  לעומתו, מזמור צא מתייחס למי שכבר יֹשֵׁ

איננו  זה  במזמור  ואכן,  הצרות.  מן  ירא  איננו  כלל  והוא 

מוצאים פניה ישירה לה', בתפילה להצלה מן האויבים.

ו'שיר  ככלל נראה, כי שני השירים הללו, 'שיר של תודה' 

של פגעים', מציינים את שתי התחושות המלוות את מי שבא 

להוסיף על הקודש. מחד, חשים אנו הודיה ושמחה, ומאידך, 

לנו שכל מהלך של עליה  וברור  אנו חרדים מפני הבאות, 

נתקל בהתנגדות פנימית וחיצונית. צירופם של שני השירים 

גם  ולהתפלל  הקושי,  בתוך  גם  להודות  ללמדנו  בא  הללו 

בזמן שמחה.

הקדושה  בין  להבחין  יש  כי  נראה  היסטורית,  מבחינה 

ועיקרה  משה,  שבנה  מהמשכן  עוד  שהתחילה  הראשונה, 

בכניסה לארץ ובבניית הבית הראשון, לבין הקדושה השניה, 

שבימי עזרא ונחמיה. בעוד הקדושה הראשונה היא קדושה 

בשמחה,  הוא  שעיקרה  עליה  לומר  וניתן  מלמעלה,  הבאה 

נתקלת  והיא  קדושה שבאה מלמטה,  היא  השניה  הקדושה 

באויבים רבים.


